**神学研讨 第 29 课 启示录10,11,12章 5/26/2024**

****

《**启示录》第10章是一个过渡性的章节，它提供了一段间歇，解释了第六号和第七号之间的事件，并引出了一系列象征性和启示性的内容。其主题和要义如下：**

**主题:**

1. **天使与小书卷：本章描述了一位强大的天使从天降下，手中拿着一卷展开的小书卷。**
2. **约翰的使命：约翰被指示去拿天使手中的小书卷，并吞下它，以准备进一步的预言和见证。**

**要义:**

1. **神的启示和预言：小书卷象征着神的启示和预言，约翰吞下书卷意味着他要完全领受和传达神的话语。**
2. **神的主权：天使站在海和地上，象征着神对整个创造界的主权，表明神的计划涵盖全地。**
3. **预言的甘甜与苦涩：约翰吞下书卷时感觉甘甜，但在肚子里却变得苦涩，象征着神的话语带来的两面性——预言的喜悦和随之而来的审判与苦难。**

**摘要:**

1. **强大的天使与小书卷（启示录 10:1-4）：**
	* **约翰看见另一位强大的天使从天降下，披着云彩，头上有虹，脸面像日头，两脚像火柱。**
	* **天使手里拿着一卷展开的小书卷，右脚踏在海上，左脚踏在地上，大声呼喊如狮子吼叫。**
	* **天使呼喊时，七雷发声，约翰准备写下来，但听见从天上有声音说：“七雷所说的你要封上，不可写出来。”**
2. **神的秘密与宣告（启示录 10:5-7）：**
	* **天使向天举手，指着那创造天地海和其中万物的永活者起誓，说：“不再有时日了。”**
	* **在第七位天使吹号的时候，神的奥秘就成全了，正如神传给祂仆人众先知的佳音。**
3. **约翰吞下小书卷（启示录 10:8-11）：**
	* **天上有声音再对约翰说：“你去，把那立在海上和地上的天使手中展开的小书卷拿过来。”**
	* **约翰去向天使要小书卷，天使对他说：“你拿着吃尽了，必叫你肚子发苦，然而在你口中要甜如蜜。”**
	* **约翰拿了小书卷，吃尽了，果然在口中甜如蜜，吃了以后，肚子发苦。**
	* **天使对约翰说：“你必指着多民、多国、多方、多王再说预言。”**

**总结**

**《启示录》第10章通过象征性的图像和启示性的指示，强调了神的主权和启示的双重性质。约翰吞下小书卷象征着他完全领受并将传达神的启示，这启示既带来喜悦，也包含了审判和苦难。天使的宣告和约翰的使命显示了神对世界历史和未来的掌控，鼓励信徒在神的计划中保持信心和忠诚。**

|  |  |
| --- | --- |
| **10:1** | **我又看見另有一位大力的天使、從天降下、披著雲彩、頭上有虹．臉面像日頭、兩腳像火柱．** |
| **10:2** | **他手裏拿著小書卷是展開的．他右腳踏海、左腳踏地．** |
| **10:3** | **大聲呼喊、好像獅子吼叫、呼喊完了、就有七雷發聲。** |
| **10:4** | **七雷發聲之後、我正要寫出來、就聽見從天上有聲音說、七雷所說的你要封上、不可寫出來。** |
| **10:5** | **我所看見的那踏海踏地的天使、向天舉起右手來、** |
| **10:6** | **指著那創造天和天上之物、地和地上之物、海和海中之物、直活到永永遠遠的、起誓說、不再有時日了．〔或作不再耽延了〕** |
| **10:7** | **但在第七位天使吹號發聲的時候、　神的奧祕、就成全了、正如　神所傳給他僕人眾先知的佳音。** |
| **10:8** | **我先前從天上所聽見的那聲音、又吩咐我說、你去把那踏海踏地之天使手中展開的小書卷取過來．** |
| **10:9** | **我就走到天使那裏、對他說、請你把小書卷給我．他對我說、你拿著吃盡了、便叫你肚子發苦、然而在你口中要甜如蜜。** |
| **10:10** | **我從天使手中把小書卷接過來、吃盡了．在我口中果然甜如蜜．吃了以後、肚子覺得發苦了。** |
| **10:11** | **天使〔原文作他們〕對我說、你必指著多民多國多方多王再說預言。** |

**【启十1】「我又看见另有一位大力的天使从天降下，披着云彩，头上有虹，脸面像日头，两脚像火柱。」**

**【启十2】「他手里拿着小书卷，是展开的。他右脚踏海，左脚踏地，」**

**【启十3】「大声呼喊，好像狮子吼叫。呼喊完了，就有七雷发声。」**

**【启十4】「七雷发声之后，我正要写出来，就听见从天上有声音说：『七雷所说的，你要封上，不可写出来。』」**

* **前六号所带出的都是灾难，但这些灾难只是国度降临之前的序幕，第七号才是神的奥秘成全的时候。在这些灾难的同时，教会正在地上作见证和受逼迫。因此，在「号筒末次吹响」（林前十五52）之前，圣灵先插入小书卷的异象和两个见证人的异象，显明教会在国度降临之前的最后争战。**
* **「大力的天使」的形象荣耀、伟大，与渺小顽梗的世人所敬拜的猥琐偶像反差巨大：他所披的「云彩」是神的「车辇」（诗一百零四3），头上的虹是神宝座荣耀的一部分（结一28）；「脸面像日头」，正如主耶稣登山变像时「明亮如日头」（太十七2）；「两脚像火柱」，正如主耶稣的「脚好像在炉中锻炼光明的铜」。他「大声呼喊，好像狮子吼叫」，就像「耶和华必如狮子吼叫」（何十一10）。**
* **「小书卷」的原文与之前的「书卷 」使用了不同的词。小书卷和大书卷明显不同，「是展开的」，而且吩咐约翰吃下。大书卷记录了世界末后的命运，小书卷则记录了教会末后的命运，内容可能就是两个见证人的异象。**
* **这位天使「右脚踏海，左脚踏地」，可能表示「小书卷」里的信息是关于天地之间所有的教会。**
* **「七雷」原文之前有冠词，表明是特指的七雷，正如诗篇二十九篇里耶和华的七种声音（诗二十九3-9）。但这「七雷」不只是声音，而且是有意义的话。**
* **「七雷所说的，你要封上」，表明「七雷」的内容必要成就。「不可写出来」，表明这启示只给约翰自己、并非传给教会，正如保罗的个人经历（林后十二4）。因此，我们不必猜测「七雷」的内容。**

**【启十5】「我所看见的那踏海踏地的天使向天举起右手来，」**

**【启十6】「指着那创造天和天上之物，地和地上之物，海和海中之物，直活到永永远远的，起誓说：『不再有时日了。』」**

**【启十7】「但在第七位天使吹号发声的时候，神的奥秘就成全了，正如神所传给祂仆人众先知的佳音。」**

* **「向天举起右手来」，就是向神起誓，正如先知但以理在河边所看到天使的异象。**
* **神是「直活到永永远远的」，祂统管时间、统管万有，祂的计划必然会按部就班地逐一应验。因此，接下来所发生的事，不是神被仇敌搞得措手不及、临时作出的应急反应或补救措施。**
* **「不再有时日了」，原文是「不再耽延了」。但以理在异象中看到的天使起誓说：「要到一载、二载、半载，打破圣民权力的时候，这一切事就都应验了」（但十二7），但这位天使却起誓说：「不再耽延了」。殉道者们「安息片时」的等候已经结束了。虽然神愿意宽容世人（彼后三9），但祂的宽容是有限度的，「在第七位天使吹号发声的时候」，审判必要速速来到。神的「拦阻」将被除去，敌基督将要「显露出来」（帖后二3-7），心肠刚硬的世人也不再有悔改的机会了。**
* **「在第七位天使吹号发声的时候」，世上的国将成为主神和主基督的国，那时「神的奥秘就成全了」：圣经的预言都将一一应验，人类历史的一切事件终于有了结局，受苦信徒的一切疑惑终于有了答案。第七号包括七碗之灾，末次的号筒声可能将持续到「盛神大怒的七碗」全部倾倒完毕。**
* **「正如神所传给祂仆人众先知的佳音」，表明这「奥秘」就是福音所启示的救赎计划（弗三1-11）。**

**【启十8】「我先前从天上所听见的那声音又吩咐我说：『你去，把那踏海踏地之天使手中展开的小书卷取过来。』」**

**【启十9】「我就走到天使那里，对祂说：『请你把小书卷给我。』他对我说：『你拿着吃尽了，便叫你肚子发苦，然而在你口中要甜如蜜。』」**

* **「那声音」，就是吩咐约翰不可写下七雷发声的声音。**
* **「吃尽了」，比喻用心领悟。**
* **「叫你肚子发苦」，可能指教会在国度降临之前将要面临大逼迫，也就是两个见证人的异象。这逼迫只是黎明之前的黑暗，正如先知但以理所预言的：「并且有大艰难，从有国以来直到此时，没有这样的」（但十二1）。**

**【启十10】「我从天使手中把小书卷接过来，吃尽了，在我口中果然甜如蜜，吃了以后，肚子觉得发苦了。」**

**【启十11】「天使（原文是他们）对我说：『你必指着多民、多国、多方、多王再说预言。』」**

* **先知以西结也曾奉命吃过书卷，吃过后也「口中觉得其甜如蜜」（结三3），但却没有肚子发苦。这卷「小书卷」里的信息是先甜后苦，吃时「果然甜如蜜」（诗一百一十九103；耶十五16），「吃了以后，肚子觉得发苦了」；前景是甜蜜的，过程却需要凭信心忍耐。**
* **使徒约翰被吩咐「再说预言」，这预言的内容是关于「多民、多国、多方、多王」的，也就是第七号之后、天上的大声音所宣告的：「世上的国成了我主和主基督的国；祂要作王，直到永永远远」。天使用「多民、多国、多方、多王」提醒我们，为神说话的先知「在列邦列国之上」（耶一10）、超越了人类最高的权威，地上的国将成为神的国。本书在这之前所说的七印和六号的预言，大都是关于对世界的审判；而在这之后「再说预言」，大都是关于国度的成就。**

**启示录11章:**

**主题：两位见证人,本章的主要部分描述了神派遣的两位见证人在世界上作见证的情景。他们被赋予权柄，在特定时间内传讲神的道。**

1. **圣城被践踏：这章也提到了外邦人践踏圣城（耶路撒冷）四十二个月的时间。**
2. **第七位天使吹号：最后，天上的第七位天使吹响号角，宣告神的国度到来，基督要永远作王。**

**要义:**

**两位见证人象征着神的仆人，他们被赐予神的能力和权柄来传讲神的信息。他们在困境和敌对中依然忠心，代表了基督徒应当如何在世上作见证。**

1. **神的保护与最终胜利：虽然两位见证人会被杀害，但三天半后，他们会复活并升天。这表明尽管会经历暂时的失败和死亡，最终神的旨意会得胜，神的仆人也会得到复活和荣耀。**
2. **对圣城的审判：四十二个月的圣城被外邦人践踏，象征着神对以色列的不信和悖逆进行的审判。这段时间也预示着在末世会有一段艰难的时期。**
3. **神的国度降临：第七位天使吹号后，天上发出大声说，世上的国成了我主和主基督的国，他要作王，直到永永远远。这宣告了基督的最终胜利和神国度的实现。**

**摘要:**

1. **两位见证人（启示录 11:1-14）：**
	* **神命令约翰拿着一根芦苇当作量度的杖，量度神的殿、祭坛和殿中敬拜的人。**
	* **提到两位见证人，他们穿着毛衣，作见证一千二百六十天。**
	* **他们有能力关闭天、使水变为血，并随时降下各样的灾害。**
	* **当他们作完见证，兽从无底坑里上来，与他们交战，将他们杀死。**
	* **他们的尸首暴露在大城街上，三天半之后，神赐给他们生命的气息，他们站起来，被接到天上。**
	* **地上发生大地震，城中的十分之一倒塌，七千人被地震所杀，余下的惧怕，归荣耀给天上的神。**
2. **第七位天使吹号（启示录 11:15-19）：**
	* **第七位天使吹号，天上有大声音说：“世上的国成了我主和主基督的国，他要作王，直到永永远远。”**
	* **二十四位坐在神面前的长老俯伏敬拜神。**
	* **天上的殿开了，神的约柜在殿中显现，接着出现闪电、声音、雷轰、地震、大雹。**

**总的来说，《启示录》第11章强调了神的计划和应许的实现，鼓励信徒在苦难和试炼中保持信心和忠诚，并预示了最终的胜利和救赎。**

|  |  |
| --- | --- |
| **11:1** | **有一根葦子賜給我、當作量度的杖．且有話說、起來、將　神的殿、和祭壇、並在殿中禮拜的人、都量一量。** |
| **11:2** | **只是殿外的院子、要留下不用量．因為這是給了外邦人的．他們要踐踏聖城四十二個月。** |
| **11:3** | **我要使我那兩個見證人、穿著毛衣、傳道一千二百六十天。** |
| **11:4** | **他們就是那兩棵橄欖樹、兩個燈臺、立在世界之主面前的。** |
| **11:5** | **若有人想要害他們就有火從他們口中出來、燒滅仇敵．凡想要害他們的、都必這樣被殺。** |
| **11:6** | **這二人有權柄、在他們傳道的日子叫天閉塞不下雨．又有權柄、叫水變為血．並且能隨時隨意用各樣的災殃攻擊世界。** |
| **11:7** | **他們作完見證的時候、那從無底坑裏上來的獸、必與他們交戰、並且得勝、把他們殺了。** |
| **11:8** | **他們的屍首就倒在大城裏的街上．這城按著靈意叫所多瑪、又叫埃及、就是他們的主釘十字架之處。** |
| **11:9** | **從各民各族各方各國中、有人觀看他們的屍首三天半、又不許把屍首放在墳墓裏。** |
| **11:10** | **住在地上的人、就為他們歡喜快樂、互相餽送禮物．因這兩位先知曾叫住在地上的人受痛苦。** |
| **11:11** | **過了這三天半、有生氣從　神那裏進入他們裏面、他們就站起來、看見他們的人甚是害怕。** |
| **11:12** | **兩位先知聽見有大聲音從天上來、對他們說、上到這裏來。他們就駕著雲上了天．他們的仇敵也看見了。** |
| **11:13** | **正在那時候、地大震動、城就倒塌了十分之一．因地震而死的有七千人．其餘的都恐懼、歸榮耀給天上的　神。** |
| **11:14** | **第二樣災禍過去．第三樣災禍快到了。** |
| **11:15** | **第七位天使吹號、天上就有大聲音說、世上的國、成了我主和主基督的國．他要作王、直到永永遠遠。** |
| **11:16** | **在　神面前、坐在自己位上的二十四位長老、就面伏於地敬拜　神、** |
| **11:17** | **說、昔在今在的主　神、全能者阿、我們感謝你、因你執掌大權作王了。** |
| **11:18** | **外邦發怒、你的忿怒也臨到了．審判死人的時候也到了．你的僕人眾先知、和眾聖徒、凡敬畏你名的人連大帶小得賞賜的時候也到了．你敗壞那些敗壞世界之人的時候也就到了。** |
| **11:19** | **當時　神天上的殿開了．在他殿中現出他的約櫃．隨後有閃電、聲音、雷轟、地震、大雹。** |

**【启十一1】「有一根苇子赐给我，当作量度的杖；且有话说：『起来！将神的殿和祭坛，并在殿中礼拜的人都量一量。」**

**【启十一2】「只是殿外的院子要留下不用量，因为这是给了外邦人的；他们要践踏圣城四十二个月。」**

**【启十一3】「我要使我那两个见证人，穿着毛衣，传道一千二百六十天。』」**

* **1-13节的异象，可能就是「小书卷」中的内容。「小书卷」吃时「甜如蜜」、「吃了以后，肚子觉得发苦了」，象征教会在最后的大逼迫中为主作见证时的命运。**
* **「苇子」是用来度量、数算的芦苇竿，凡被量过的，就是被神分别为圣、蒙神保护的。正如先知以西结在异象中所量的（结四十5-四十二20），是「为要分别圣地与俗地」（结四十二20）。**
* **「杖」是犹太人采用的长度单位，相当于六肘。**
* **当时耶路撒冷的圣殿已经被毁，所以「神的殿」是代表教会（林前三16）。在末后的大逼迫中，属神的教会将蒙保守。**
* **「在殿中礼拜的人」，代表真正重生的信徒、「父神的祭司」（彼前二9）。在大逼迫中，神将保守一切敬畏祂的忠心信徒。**
* **「殿外的院子」，指外邦人院，是留给外邦人的。外邦人院看起来是圣殿的一部分，其实并不属于圣殿的范围，而是「给了外邦人的」。「外邦人」代表不属神的人（帖前四5），他们在大逼迫中不会蒙神保守，所以「殿外的院子要留下不用量」。**
* **「圣城」指耶路撒冷（赛五十二1），可能代表稗子和麦子掺杂的有形教会（太十三24-30），其中既有「殿外的院子」里有名无实的外邦人，也有「在殿中礼拜的」忠心信徒。在末后的日子里，正如先知但以理（但八13）、以赛亚（赛六十三18）和主耶稣（路二十一24）所预言的，神将允许外邦人「践踏圣城四十二个月」，为要显明「那两个见证人」；神将暂时容忍世界侵入教会、仇敌胜过教会，为要洁净教会、显明敬畏神的真信徒。**
* **「四十二个月」，就是「一千二百六十天」（但十二11）、三年半、「一七之半」（但九27）。「圣城」被外邦人践踏的时间既是被神允许的，时间也是受神限制的，这「四十二个月」既是「圣城」被外邦人践踏的「四十二个月」，也是「神的殿」蒙神保守的「四十二个月」，更是两个见证人传道的「一千二百六十天」。这段时间可能就是大灾难的后三年半，因为「外邦人的日期」（路二十一24）要等到大灾难末期才结束。圣经中多处提到「四十二」：**
	1. **两个见证人传道「一千二百六十天」，也就是四十二个月。**
	2. **妇人在旷野被养活「一千二百六十天」，即「一载、二载、半载」，也就是四十二个月。**
	3. **兽任意而行「四十二个月」。**
	4. **但以理的异象中，圣民将被交在第四兽手中「一载、二载、半载」（但七25），也就是四十二个月。**
	5. **主前168年6月，安提阿古四世蹂躏耶路撒冷，主前164年12月马加比洁净圣殿，正好「四十二个月」。**
	6. **「当以利亚的时候，天闭塞了三年零六个月，遍地有大饥荒」（路四25；雅五17） ，也就是四十二个月。**
	7. **熊撕裂了藐视以利沙先知的「四十二个童子」（王下二24）。**
	8. **神带领以色列人在旷野中安营四十二次（民三十三5-49）。**
* **「那两个见证人」，原文指特定的两个见证人，他们是神早已预备好的。「两个」在圣经里是见证的数字（申十七6）。**
* **「毛衣 」原文是「毛布」、「麻衣」，用作丧服。证人所传的信息，实际上就是向不信者报丧，所以会「叫住在地上的人受痛苦」。**
* **我们无法确定「那两个见证人」的身分，合理的猜测包括：**
	1. **士每拿和非拉铁非教会所代表的忠心教会。**
	2. **摩西和以利亚，他们是旧约结束时所预言的人物（玛四4-6），又曾在登山变像时与主耶稣一同显现（太十七3）。**
	3. **以诺和以利亚，圣经中惟独他们两位未尝过死味（创五24；王下二11）。**
	4. **所罗巴伯和约书亚，他们与两棵橄榄树及金灯台有关（亚三8-四14）。**
	5. **新约和旧约。**
	6. **以色列与教会。**
	7. **律法和福音。**

**【启十一4】「他们就是那两棵橄榄树，两个灯台，立在世界之主面前的。」**

**【启十一5】「若有人想要害他们，就有火从他们口中出来，烧灭仇敌。凡想要害他们的都必这样被杀。」**

* **「那两棵橄榄树」，指最初的读者所熟悉的《撒迦利亚书》中的两棵橄榄树（亚四3）。橄榄油象征圣灵，橄榄树象征被圣灵充满：「不是倚靠势力，不是倚靠才能，乃是倚靠我的灵方能成事」（亚四6）。**
* **「两个灯台」，可能象征七教会中的两个金灯台，也就是未受责备的士每拿和非拉铁非教会。**
* **「立在世界之主面前」，象征事奉神。撒但是「这世界的王」（约十二31），但神才是真正的「世界之主」。**
* **这两位见证人所传的信息有「火」一般的能力（耶五14；王上十八24、28；王下一12），在完成任务之前，神不允许任何人伤害他们（路十19）。**

**【启十一6】「这二人有权柄，在他们传道的日子叫天闭塞不下雨；又有权柄叫水变为血，并且能随时随意用各样的灾殃攻击世界。」**

**【启十一7】「他们作完见证的时候，那从无底坑里上来的兽必与他们交战，并且得胜，把他们杀了。」**

* **「叫天闭塞不下雨」，是先知以利亚曾经行过的神迹，时间正是三年半（路四25；雅五17）。**
* **「叫水变为血」，是摩西在出埃及时曾经行过的神迹（出七20）。**
* **「随时随意用各样的灾殃攻击世界」，正如神借着摩西降在埃及的十灾。**
* **虽然「那两个见证人」拥有摩西和以利亚那么大的权柄，但他们的权柄只是为了完成见证的使命，有特定的范围和期限。当「他们作完见证的时候」，权柄就结束了。**
* **「那从无底坑里上来的兽」，可能就是「敌基督 」（约壹二18），即「大罪人」（帖后二3-4）、「那行毁坏可憎的」（但九27；太二十四15）。**
* **「交战」原文是「战争」，表明争战的对象是一个团体。「那两个见证人」可能预表末世的真教会，所以兽不是一刀就将两人杀掉，而是率领地上的列国大肆逼迫真教会、「与他们交战」。这一幕代表了历史上的一切殉道事件，争战的结果似乎是仇敌「得胜」了，实际上却是殉道者完成任务离去了，不必再停留在世上受苦。**

**【启十一8】「他们的尸首就倒在大城里的街上；这城按着灵意叫所多玛，又叫埃及，就是他们的主钉十字架之处。」**

**【启十一9】「从各民、各族、各方、各国中，有人观看他们的尸首三天半，又不许把尸首放在坟墓里。」**

**【启十一10】「住在地上的人就为他们欢喜快乐，互相馈送礼物，因这两位先知曾叫住在地上的人受痛苦。」**

* **在原文中，「他们」是复数，「尸首」却是单数，表明他们代表殉道者整体。死亡是忠心的信徒在大逼迫中必然要面临的命运，正如主对士每拿教会的称许：「你务要至死忠心，我就赐给你那生命的冠冕」。**
* **「他们的主钉十字架之处」，就是耶路撒冷城外的各各他（太二十七33）。「大城」就是「主钉十字架之处」，所以可能就是被外邦人践踏的「圣城」，代表鱼龙混杂的有形教会。但「大城」也可能代表与神为敌的世界，更有可能象征有形教会与世界已经掺杂在一起了。**
* **在旧约中，「所多玛」是道德败坏、罪孽深重的代名词（创十八20；赛三9），代表不敬虔者的下场（创十九24）。「埃及」是世界的象征，也是以色列人曾经为奴的地方（出十三3）。今天，许多教会充斥着贪爱世界、离弃真理的外邦人，名义是「圣城」，实际已经成了「所多玛」和「埃及」。**
* **「各民、各族、各方、各国」，代表全人类。**
* **犹太人非常重视对死者的安葬，「不许把尸首放在坟墓里」，就是故意羞辱死者，比喻世人对真教会的藐视和侮辱。第9节的第一个「尸首」原文是单数，代表殉道者整体。第二个「尸首」原文是复数，指每个殉道者。**
* **「住在地上的人」，就是不信主的世人。他们与寄居地上的信徒正好相反（彼前二11），是世界为家、以罪孽为食，所以排斥真理、恨恶福音，从心底里喜欢两位见证人被杀，因为福音定了不信者的罪（约三18），「叫住在地上的人受痛苦」（王上十八17）。所谓「可怜之人必有可恨之处」，抵挡神的世人大祸将至，却为真教会遭受逼迫而「欢喜快乐，互相馈送礼物」，就像过普珥节一样（斯九19），实在是非常可悲。**

**【启十一11】「过了这三天半，有生气从神那里进入他们里面，他们就站起来；看见他们的人甚是害怕。」**

**【启十一12】「两位先知听见有大声音从天上来，对他们说：『上到这里来。』他们就驾着云上了天，他们的仇敌也看见了。」**

**【启十一13】「正在那时候，地大震动，城就倒塌了十分之一，因地震而死的有七千人；其余的都恐惧，归荣耀给天上的神。」**

* **「这三天半」，可能是「一日顶一年」（结四6），对应于两位见证人「传道一千二百六十天」。**
* **「有生气从神那里进入他们里面」，可能指神使殉道者复活。真教会将经过死亡而得胜，「阴间的权柄不能胜过他」（太十六18）；而信徒「若与基督同死，也必与祂同活」（提后二11）。**
* **世人的「欢喜快乐」是短暂的。神的见证人活着的时候是神的见证，死了以后还是神的见证，复活之后更是神的见证；真教会的死而复活将让世人更加恐惧战兢、「甚是害怕」。**
* **「他们就驾着云上了天」，可能预表「号筒末次吹响的时候」（林前十五52），复活的殉道者公开「被提」（帖前四16）。《启示录》中另一次被提是在十四16，与这里的被提是同时发生的，但那里是全体忠心的信徒被提（帖前四17）。**
* **主耶稣复活时也是「地大震动」（太二十八2）。如果「圣城」预表鱼龙混杂的有形教会，这城「倒塌了十分之一」，可能预表忠心的信徒被提之后，地上的有形教会少了十分之一的人。**
* **「七千人」，大约是第一世纪耶路撒冷常住人口的十分之一，也会使最初的读者联想到神「在以色列人中为自己留下七千人，是未曾向巴力屈膝的，未曾与巴力亲嘴的」（王上十九18；罗十一4）。**
* **「其余的」（13节）人与之前那些人的刚硬有所不同，因为这里发生的神迹已经无法用天灾人祸等自然现象来解释，明显是神的作为，所以连不信者也不得不「归荣耀给天上的神」。但「凡住在地上、名字从创世以来没有记在被杀之羔羊生命册上的人」，并不能因着「恐惧」和神迹而真正悔改，反而将因着兽所行的奇事再次「跟从那兽」。**

**【启十一14】「第二样灾祸过去，第三样灾祸快到了。」**

* **14节与第五号的末尾的预告呼应，表明第六号到此结束。**
* **「第二样灾祸」，就是第六号。**
* **「第三样灾祸快到了」，是预告第七号（十六至十八章）将带来的灾祸。**

**【启十一15】「第七位天使吹号，天上就有大声音说：世上的国成了我主和主基督的国；祂要作王，直到永永远远。」**

* **第七枝号没有立刻引进审判，而是宣告了与撒但争战的结果。天上的「大声音」宣告「世上的国」已被「我主和主基督的国」所代替，神的国度已经临到全地。人堕落以后，「全世界都卧在那恶者手下」（约壹五19）；撒但窃取了「世上的国」，甚至以此试探主耶稣（太四7-9）。但基督绝不走捷径、与撒但共享「世上的国」，而是选择十字架的苦路，因为「天上的神必另立一国，永不败坏，也不归别国的人，却要打碎灭绝那一切国，这国必存到永远」（但二44）。**
* **「世上的国」，原文是单数，代表一切与神对立的势力。**
* **「我主和主基督」，原文是「我们主和祂的基督」，也就是「耶和华并祂的受膏者」（诗二2；徒四26-28）。「主」在新约中大都用来称呼基督，而在《启示录》中和旧约一样，大都用来称呼父神。**
* **「成了」，原文是过去式，说明此时国度已经成就。当第七号吹响的时候，基督已经征服了「世上的国」，并将「把国交与父神」（林前十五24）。**
* **「祂要作王」，指父神将作王。正如主耶稣所说：「我与父原为一」（约十30），父神作王，等于基督作王（林前十五25）。**
* **基督在地上开始传神国福音的时候（路十六16），就已经开启了神的国（太十二28；路十七20-21），重生的信徒已经被带入基督的国度里（约三3；西一13-14）。这国度在整个教会的历史中不断增长（太十三24-30），到基督再来的时候将完全实现（太十六27-28）。**

**【启十一16】「在神面前，坐在自己位上的二十四位长老，就面伏于地，敬拜神，」**

**【启十一17】「说：昔在、今在的主神——全能者啊，我们感谢祢！因祢执掌大权作王了。」**

**【启十一18】「外邦发怒，祢的忿怒也临到了；审判死人的时候也到了。祢的仆人众先知和众圣徒，凡敬畏祢名的人，连大带小得赏赐的时候也到了。祢败坏那些败坏世界之人的时候也就到了。』」**

* **「二十四位长老」第一次「面伏于地」敬拜神，是在揭开第一印之前；第二次敬拜，是在第六、第七印之间；现在第三次敬拜，是在第七号吹响之后，是庆祝国度的实现。**
* **「昔在、今在」，原文是「今在、昔在」，没有「以后永在」，因为「以后」就是现在了，万物的结局已经临到。**
* **「因祢执掌大权作王了」，原文是「因为祢已经取得你的大能力，并且开始作王了」。「已经取得」，是强调这是永远的取得。「开始作王了」，指神在临到地上的国度里作王，正如先知撒迦利亚所预言的：「耶和华必作全地的王」（亚十四9）。实际上，虽然世人不承认神作王，但神始终在宇宙中掌权：「洪水泛滥之时，耶和华坐着为王；耶和华坐着为王，直到永远」（诗二十九10）。**
* **「外邦发怒」，指世上的列国企图阻挡基督作王（诗二1-3）。**
* **「祢的忿怒」，指七碗所盛神的「大怒」，这是神对世上列国的最后一击（但二34-35）。**
* **「审判死人的时候也到了」，指死人无论善恶，都将复活接受审判：「行善的，复活得生；作恶的，复活定罪」（约五29）。**
* **「连大带小」，指「凡敬畏祢名的人」在神面前不分身分尊卑。正如诗篇所唱的：「凡敬畏耶和华的，无论大小，主必赐福给他」（诗一百一十五13）。**
* **「得赏赐的时候」，指当主再来的时候，凡敬畏神的人都要聚集在「基督台前」（林后五10）向主交账，「各人要照自己的工夫得自己的赏赐」（林前三8）。**
* **「败坏那些败坏世界之人」，表明神的刑罚与人的恶行是相当的。神「要照各人所行的报应他」，「若有人毁坏神的殿，神必要毁坏那人」（林前三17）。**

**【启十一19】「当时，神天上的殿开了，在祂殿中现出祂的约柜。随后有闪电、声音、雷轰、地震、大雹。」**

* **「神天上的殿」，象征神在天上宝座的所在，与地上「神的殿」对应。**
* **「闪电、声音、雷轰、地震、大雹」，都是神执行审判的前奏。**
* **「约柜」象征神的同在和信实。神吩咐摩西照着山上指示的样式造了约柜（出三十七1-9），放在会幕的至圣所里，后来被放在所罗门圣殿的至圣所里，最后出现在约西亚的时代（代下三十五3）。圣殿被巴比伦摧毁之后，约柜就不见了。耶利米先知预言，有一天神的选民对神熟悉、亲密到一个地步，连约柜也不需要了（耶三16）。因此，犹太人传说耶利米将约柜、会幕和香坛藏在尼波山的岩洞里，要等神再次招聚选民时才会出现。**
* **「祂的约柜」，不是以色列人的那个约柜，而是天上的真体。地上的影子失去了，天上的本物还在。在地上的圣殿里，约柜永远被隐藏在幔子后面，但基督为我们打开了幔子，神把「祂的约柜」显现出来，用约柜来回应二十四位长老的赞美，显明祂是信实守约的神，即将按着圣约施行审判和赏赐，成就祂的应许、摧毁祂的仇敌。**

**启示录12章:【妇人与大红龙】**

**主题：**

1. **女人和龙的象征：本章描述了一位身披太阳、脚踏月亮、头戴十二星冠的女人和一条大红龙之间的斗争。**
2. **属灵争战：描绘了天上的属灵争战，尤其是龙与天使之间的争战，以及龙被摔到地上的场景。**
3. **基督的诞生和保护：提到女人生下了一个男孩，这孩子将来要用铁杖辖管万国，并且这孩子被提到神那里。**

**要义：**

1. **神的计划和保护：女人象征着神的子民，以色列或教会。她生下的男孩象征基督，显示出神的救赎计划以及对基督和祂子民的保护。**
2. **撒旦的失败：大红龙代表撒旦，它试图吞吃那孩子，但失败了，最终被天使米迦勒和他的使者打败，并被摔到地上。这显示了撒旦的失败和神的胜利。**
3. **教会的迫害：女人被龙追赶，逃到旷野，这象征着教会在世上的逼迫和苦难，但神对她的保护和供应。**
4. **属灵争战的现实：本章强调了属灵争战的现实，信徒需要在这场争战中持守信心，并依靠神的保护和引导。**

**摘要：**

1. **女人和龙的异象（启示录 12:1-6）：**
	* **一个大异象出现：一位身披太阳、脚踏月亮、头戴十二星冠的女人，她怀孕在生产的痛苦中。**
	* **另一异象出现：一条大红龙，有七头十角，七头上戴着七个冠冕，它的尾巴拖着天上三分之一的星辰摔在地上。**
	* **龙站在将要生产的女人面前，准备吞吃她所生的孩子。**
	* **女人生了一个男孩，将来要用铁杖辖管万国，这孩子被提到神和祂的宝座那里。**
	* **女人逃到旷野，在那里有神为她预备的地方，供养她一千二百六十天。**
2. **天上属灵争战（启示录 12:7-12）：**
	* **天上发生争战，米迦勒和他的使者与龙和它的使者争战。**
	* **龙和它的使者被摔下地，龙就是那古蛇，名叫魔鬼，又叫撒旦，是迷惑普天下的。**
	* **天上有大声音说：“我们神的救恩、能力、国度、并祂基督的权柄，现在都来到了，因为那在我们神面前昼夜控告我们弟兄的，已经被摔下去了。”**
	* **信徒因羔羊的血和自己所见证的道胜过了龙，他们不爱惜性命至死。**
	* **天上和住在其中的要欢喜，地与海有祸了，因为魔鬼知道自己的时候不多，就气愤愤地下到你们那里去了。**
3. **龙追赶女人（启示录 12:13-17）：**
	* **龙见自己被摔在地上，就逼迫那生男孩子的女人。**
	* **女人得了两个大鹰的翅膀，飞到旷野，到自己的地方，在那里被养活一载二载半载，脱离那蛇的面。**
	* **蛇在女人身后吐出水来像河一样，要把她冲去。**
	* **地帮助了女人，开口吞了龙从口中吐出来的河水。**
	* **龙向女人发怒，去与她其余的儿女争战，这些儿女就是那些守神诫命、为耶稣作见证的。**

**总的来说，《启示录》第12章通过象征性和戏剧性的描绘，展示了神与撒旦之间的属灵争战，提醒信徒在逼迫和试炼中依靠神的力量，持守信心。**

|  |  |
| --- | --- |
| **12:1** | **天上現出大異象來．有一個婦人、身披日頭、腳踏月亮、頭戴十二星的冠冕．** |
| **12:2** | **他懷了孕、在生產的艱難中疼痛呼叫。** |
| **12:3** | **天上又現出異象來．有一條大紅龍、七頭十角、七頭上戴著七個冠冕。** |
| **12:4** | **他的尾巴拖拉著天上星辰的三分之一、摔在地上．龍就站在那將要生產的婦人面前、等他生產之後、要吞吃他的孩子。** |
| **12:5** | **婦人生了一個男孩子、是將來要用鐵杖轄管萬國的．〔轄管原文作牧〕他的孩子被提到　神寶座那裏去了。** |
| **12:6** | **婦人就逃到曠野、在那裏有　神給他預備的地方、使他被養活一千二百六十天。** |
| **12:7** | **在天上就有了爭戰．米迦勒同他的使者與龍爭戰．龍也同他的使者去爭戰．** |
| **12:8** | **並沒有得勝、天上再沒有他們的地方。** |
| **12:9** | **大龍就是那古蛇、名叫魔鬼、又叫撒但、是迷惑普天下的．他被摔在地上、他的使者也一同被摔下去。** |
| **12:10** | **我聽見在天上有大聲音說、我　神的救恩、能力、國度、並他基督的權柄、現在都來到了．因為那在我們　神面前晝夜控告我們弟兄的、已經被摔下去了。** |
| **12:11** | **弟兄勝過他、是因羔羊的血、和自己所見證的道．他們雖至於死、也不愛惜性命。** |
| **12:12** | **所以諸天和住在其中的、你們都快樂吧．只是地與海有禍了、因為魔鬼知道自己的時候不多、就氣忿忿的下到你們那裏去了。** |
| **12:13** | **龍見自己被摔在地上、就逼迫那生男孩子的婦人。** |
| **12:14** | **於是有大鷹的兩個翅膀賜給婦人、叫他能飛到曠野、到自己的地方、躲避那蛇．他在那裏被養活一載二載半載。** |
| **12:15** | **蛇就在婦人身後、從口中吐出水來像河一樣、要將婦人沖去。** |
| **12:16** | **地卻幫助婦人、開口吞了從龍口吐出來的水。〔原文作河〕** |
| **12:17** | **龍向婦人發怒、去與他其餘的兒女爭戰、這兒女就是那守　神誡命、為耶穌作見證的。那時龍就站在海邊的沙上。** |

**【启十二1】「天上现出大异象来：有一个妇人身披日头，脚踏月亮，头戴十二星的冠冕。」**

**【启十二2】「她怀了孕，在生产的艰难中疼痛呼叫。」**

* **「天上现出大异象来」，直译是「一个大记号被显现在天上」，表明这不是实际发生在地上的事，而是地上一系列事情背后的属灵真相。**
* **「异象 」原文是「记号」（罗三11），又被译为「神迹」（约二11）、「奇事」、「预兆」（太二十四3）、「证据」（林前十四22）。第七号宣告了国度的成就，十二至十五章的七个异象则是启示国度的争战。这七个异象就像天上播放的七场电影，不同的场景启示了不同的属灵事件，有的是顺叙，有的是平行叙述、有的是追叙，描述了从基督降生到国度成就的整个过程，让每一位忠心的信徒都能清楚地领会：我们所参与的是一场必要得胜的争战：**
	+ **第一个异象：头戴十二星冠的妇人（十二1-2）。**
	+ **第二个异象：大红龙（十二3-18）。**
	+ **第三个异象：从海中上来的兽（十三1-10）。**
	+ **第四个异象：从地中上来的兽（十三11-18）。**
	+ **第五个异象：羔羊和十四万四千人（十四1-5）。**
	+ **第六个异象：七位天使（十四6-20）。**
	+ **第七个异象：得胜者的敬拜（十五1-8）。**
* **1-2节是第一个异象。「妇人身披日头，脚踏月亮，头戴十二星的冠冕」，使最初的读者自然地联想到约瑟梦见太阳、月亮与十一个星向他下拜（创三十七9）。「十二星」可能代表十二支派，这位「妇人」可能代表神的百姓（赛五十四1），也就是属灵的「真犹太人」（罗二29），包括旧约的以色列人和新约的教会。**
* **「冠冕 」原文指运动会中颁给得胜者的花冠，或在筵席中给客人戴上的花冠，象征得胜、荣耀和快乐。**
* **「生产」的时候到了，「女人的后裔」（创三15）弥赛亚基督将要从女人而生。神当初预言了女人的生产之苦（创三16），旧约也经常把期待弥赛亚的以色列比喻成难产的妇人（赛二十六17-18）。**

**【启十二3】「天上又现出异象来：有一条大红龙，七头十角；七头上戴着七个冠冕。」**

**【启十二4】「牠的尾巴拖拉着天上星辰的三分之一，摔在地上。龙就站在那将要生产的妇人面前，等她生产之后，要吞吃她的孩子。」**

* **3-18节是第二个异象。这个异象紧跟着第一个异象，两者密不可分。基督什么时候要来到（加四4），撒但什么时候就准备破坏。**
* **「大红龙」就是撒但。「红」是罪的颜色（赛一18），也是血和火的颜色，在古代是奢华的象征（箴三十一21-22；路十六19）。古希腊诗人荷马用「龙 」这个词来称呼一条有三个蛇头的大怪兽。这种「龙」并非中国神话中的那种龙，而是象征撒但的残忍凶暴，就是在旧约中被称为「鳄鱼」（赛二十七1）的利维坦 、「快行的蛇」（赛二十七1）。诗七十四14指出，利维坦有许多头。**
* **「七头」，可能象征大有活力，很难消灭。**
* **「角」代表力量，「十角」象征大有力量。**
* **「七个冠冕」，象征撒但是「这世界的王」（约十二31）。「冠冕 」原文指君王所戴的王冠，与本书中另一个运动会中颁给得胜者的花冠「冠冕 」不同。基督是万王之王，撒但试图僭取祂的地位，所以头上戴着王冠。**
* **「牠的尾巴拖拉着天上星辰的三分之一，摔在地上」，象征大红龙的巨大和能力。「三分之一」代表数量很大、但仍然是少数。这异象可能是象征许多堕落的天使跟随撒但背叛了神（赛十四12；彼后二4；犹6），也可能是象征撒但在历史上杀害了许多殉道者。**
* **「龙就站在那将要生产的妇人面前」，一面描绘了仇敌的虎视眈眈，一面也显明了神的保守：若没有神的允许，龙并不能伤害「那将要生产的妇人」。先知以赛亚和弥迦都曾把以色列形容为「将要生产的妇人」（赛二十六17；弥四9-10）。**
* **「等她生产之后，要吞吃她的孩子」，正如神对撒但的预言：「我又要叫你和女人彼此为仇；你的后裔和女人的后裔也彼此为仇。女人的后裔要伤你的头；你要伤祂的脚跟」（创三15）。**
	1. **在主耶稣诞生之前，撒但曾经借着法老王（出一22）、耶洗别的女儿亚她利雅（王下十一1）、亚甲族的哈曼（斯三8-9），企图灭绝「女人的后裔」；**
	2. **主耶稣降生时，撒但利用希律王要在伯利恒杀害祂（太二16-18）；**
	3. **主耶稣诞生后，撒但不断直接、间接地试探、逼迫，直到主耶稣被钉十字架。**

**【启十二5】「妇人生了一个男孩子，是将来要用铁杖辖管（辖管：原文是牧）万国的；她的孩子被提到神宝座那里去了。」**

**【启十二6】「妇人就逃到旷野，在那里有神给她预备的地方，使她被养活一千二百六十天。」**

* **「男孩子」，象征「女人的后裔」（创三15）基督，祂就是「将来要用铁杖辖管万国的」（诗二9）。虽然大红龙在一旁虎视眈眈，但最终无可奈何。马槽里那位柔弱的婴孩不但没有被龙如愿「吞吃」，反而顺利长大、事奉，并在十字架上得胜，复活升天，「被提到神宝座那里去了」。**
* **有人认为「男孩子」象征教会中的得胜者，「被提到神宝座那里」是指教会在大灾难之前被提。但这并不合理，因为这位妇人留在地上「其余的儿女」也都是「那守神诫命、为耶稣作见证的」得胜者。**
* **对于熟悉旧约的最初读者来说，「旷野」会让他们想起神在旷野中引导以色列人四十年（申八2）、先知以利亚在旷野中逃亡四十天（王上十九8）。「旷野」里有神的供应和相交，所以「在那里有神给她预备的地方」。神在灵里为每一个忠心信徒所「预备的地方」，都是在「旷野」、而不是在繁华的「巴比伦大城」（十四8）。属灵的生命只有在「旷野」里才能「被养活」，每一个寄居地上的信徒，都应当学习在「巴比伦」（彼前五13）过着「旷野」生活。**
* **妇人在旷野「被养活一千二百六十天」，与两个见证人「传道一千二百六十天」的时间一样，象征教会蒙神保守、供应的时间。这「一千二百六十天」就是「一七之半」（但九27），可能指大灾难的前三年半，也可能只是象征。因为「一千二百六十天」等于外邦人践踏圣城的「四十二个月」，与神带领以色列人在旷野中安营四十二次相呼应（民三十三5-49）；而在以利亚时代三年半的大饥荒中（路四25；雅五17），神也「在以色列人中为自己留下七千人，是未曾向巴力屈膝的，未曾与巴力亲嘴的」（王上十九18）。不管实际时间是多长，这「一千二百六十天」都是外邦人得胜的时期，同时也是教会蒙神保守的时期，更是信徒为主做见证的时期。**

**【启十二7】「在天上就有了争战。米迦勒同他的使者与龙争战，龙也同牠的使者去争战，」**

**【启十二8】「并没有得胜，天上再没有他们的地方。」**

**【启十二9】「大龙就是那古蛇，名叫魔鬼，又叫撒但，是迷惑普天下的。牠被摔在地上，牠的使者也一同被摔下去。」**

* **7-12节是天上的争战。「在天上就有了争战」，原文是「一场争战发生在天上」。这场争战可能发生在基督降生到升天之间（可一13）。**
* **「米迦勒」是保护以色列的天使长（但十13、21），米迦勒的「使者」是米迦勒率领的天使，而龙的「使者」就是跟随撒但的堕落天使。**
* **天上争战的结果，是撒但和牠的军兵被打败了。撒但本来是在天上「昼夜控告我们弟兄」，但如今因着基督在十字架上所成就的救恩，「天上再没有他们的地方」，牠再也不能在神面前控告我们了。**
* **「被摔」原文是有效简单过去式，表示这个动作所产生的结果是永远存在的。这个动词原文在第9节连续出现三次，表示撒但和牠的仆役被彻底摔在地上，超自然的能力受到极大的限制。这个异象很可能发生在主耶稣在十字架上得胜的时候。基督的得胜使撒但的诡计被彻底揭穿，四个头衔都被揭示出来了，每个信徒都应当认清牠：**
	1. **撒但有四个名号：「龙、古蛇、魔鬼、撒但」。「龙」指出牠的残忍凶暴，「古蛇」指出牠是诡诈诱惑人的（创三1），「魔鬼」指出牠是毁谤控告者，「撒但」指出牠是与神作对的。**
	2. **「撒但 」是希伯来文「敌对者 」的音译，也被译为「抵挡」（民二十二22、23）、「反对」（撒上十九22）、「敌人」（撒上二十九4）、「仇敌」（王上五4）和「对头」（诗一百零九6）。这里原文有冠词，特指敌对神的「那恶者」（太五37）。牠不但与神作对，并且也与属神的人为敌（彼前五8）。**
	3. **「魔鬼 」原文的意思是「控告者、毁谤者」，魔鬼喜欢在神面前「昼夜控告我们弟兄」（伯一6-9；二1-6；亚三1）。**
	4. **撒但有两副面孔：一副是「龙」一般的凶恶，对此我们「务要抵挡」，牠就「必离开你们逃跑了」（雅四7）；另一副是「蛇」一般的狡猾，对此我们「务要谨守、警醒」（彼前五8），免得陷入迷惑。**
	5. **撒但「自高自大」（提前三6），是说谎者之父（约八44），「全世界都卧在那恶者手下」（约壹五19）。牠是「迷惑普天下的」（太二十四24），引诱世人敬拜偶像，迷惑信徒「心或偏于邪，失去那向基督所存纯一清洁的心」（林后十一3）。**
	6. **主耶稣在十字架上成就救恩以后，撒但从天坠落、不能再控告属神的人（约十二31），但仍在空中掌权（弗二2）。进入千年国度之前，撒但将被捆绑一千年，最后被永远丢在硫磺的火湖里。**
* **「那古蛇」指当初引诱夏娃犯罪的那条蛇（创三1），也暗示这妇人所生的「男孩子」就是「女人的后裔」（创三15）。「古 」这个字是从「起初 」变化而来的，正如主耶稣所说的：魔鬼「从起初是杀人的，不守真理」（约八44）。**
* **教会在地上蒙神保守、供应，背后乃是天上的「争战」：「因我们并不是与属血气的争战，乃是与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界的，以及天空属灵气的恶魔争战」（弗六12）。因此，为主受苦的信徒不必感到孤单、也不可自以为义。我们的遭遇从来都不是个别的，因为神始终「在以色列人中为自己留下七千人，是未曾向巴力屈膝的，未曾与巴力亲嘴的」（王上十九18）；我们的争战也不是微不足道的，因为天使也与我们一起争战。**

**【启十二10】「我听见在天上有大声音说：『我神的救恩、能力、国度，并祂基督的权柄，现在都来到了！因为那在我们神面前昼夜控告我们弟兄的，已经被摔下去了。」**

**【启十二11】「弟兄胜过牠，是因羔羊的血和自己所见证的道。他们虽至于死，也不爱惜性命。」**

**【启十二12】「所以，诸天和住在其中的，你们都快乐吧！只是地与海有祸了！因为魔鬼知道自己的时候不多，就气忿忿地下到你们那里去了。』」**

* **「我神的救恩、能力、国度，并祂基督的权柄，现在都来到了」，这句话表明，此时是主耶稣在十字架上得胜的时刻，主耶稣借着死胜过了撒但。**
* **「昼夜控告」，表明我们有把柄被魔鬼抓住，否则牠没有理由不停地控告我们。但因着神的「救恩」，基督「涂抹了在律例上所写、攻击我们、有碍于我们的字据，把它撤去，钉在十字架上」（西二14）。因此，信徒已经罪得赦免，不必再惧怕魔鬼的控告。**
* **「已经被摔下去了」，象征撒但已经失去了天上的权柄、不能再到神面前控告我们，死亡已经失去了辖制我们的「得胜的权势」（林前十五55）。**
* **「弟兄胜过牠」，原文是简单过去式，表明信徒因着基督的得胜，已经胜过了撒但。因此，信徒的得胜不是努力向着胜利前进，而是站在已经得胜的地位上、做成「得救的工夫」（腓二12）。**
* **「羔羊的血」，指主耶稣在十字架上所流的血。我们得救是借着主的宝血和道（弗一7；彼前一19），得胜也是「因羔羊的血和自己所见证的道」；只有主的血和主的道，才能使我们胜过魔鬼的控告（罗八33）。**
* **「那掌死权的，就是魔鬼」（来二14），利用世人的惧怕奴役「一生因怕死而为奴仆的人」（来二14-15），但忠心的信徒知道「爱惜自己生命的，就失丧生命；在这世上恨恶自己生命的，就要保守生命到永生」（约十二25；路十四26）。因此，他们「虽至于死，也不爱惜性命」，魔鬼对不怕死的人是无能为力的。**
* **「诸天」，可能指天空、太空和第三层天。「住在其中的」，包括众天使和「天上的国民」（腓三20）。**
* **「地与海有祸了」，表明《启示录》中所记录的灾难，一方面是出于神的允许，一方面也是因为魔鬼在发泄怒气。**
* **「魔鬼知道自己的时候不多」，所以「气忿忿」地下到地上，抓紧时间肆意毁坏。「我们却是天上的国民，并且等候救主」（腓三20），更当知道「还有一点点时候，那要来的就来，并不迟延」（来十37），为什么还要执着于那些必被魔鬼毁坏的地上事物，却不知「警醒」（路十二39-40）预备「交帐」（来十三17；彼前四5）呢？**

**【启十二13】「龙见自己被摔在地上，就逼迫那生男孩子的妇人。」**

**【启十二14】「于是有大鹰的两个翅膀赐给妇人，叫她能飞到旷野，到自己的地方，躲避那蛇；她在那里被养活一载二载半载。」**

* **13-17节是地上的争战。**
* **撒但既不能胜过基督，就转而「逼迫那生男孩子的妇人」。虽然神的百姓不能和基督一样立刻被提，还需要像基督一样在地经受逼迫（约十五20），但撒但也没有办法消灭他们。正如主耶稣所祷告的：「我不求祢叫他们离开世界，只求祢保守他们脱离那恶者」（约十七15）。**
* **「大鹰的两个翅膀」，象征神的保守和引导。信徒虽然寄居在抵挡神的「大城、所多玛、埃及」，但「他们不属世界」（约十七16），大城之外的「旷野」才是他们「自己的地方」。以色列人出埃及时，神「如鹰将你们背在翅膀上」（出十九4），带领选民离开「埃及」到「旷野」；现在，神也赐下「大鹰的两个翅膀」，让教会「能飞到旷野，到自己的地方」，与神相交、蒙神供应。**
* **约翰对魔鬼的称呼突然从「龙」变成了「蛇」，可能因为龙「被摔在地上」以后，超自然的能力受到很大的限制，所以改用欺骗的手法来对付教会。财富和权力是「蛇」最重要的两件利器，教会若要「躲避那蛇」的诱惑，就应当「飞到旷野」，不可留恋财富和权力、与世俗妥协。世界只是教会的工场，「旷野」才是教会「自己的地方」；信徒不可把世界当作自己的家，教会也不可试图把世界改造成人间天国。**
* **「一载二载半载」，就是先知但以理所预言的「一载、二载、半载」（但七25），原文是「一个时期、两个时期、又半个时期」，即三年半、「一千二百六十天」。**
* **教会是基督的身体，撒但既「被摔在地上」，不能再碰着基督自己，只好借着逼迫地上的教会来逼迫基督（徒九4）。因此，一个自称信主的人若从来没有经过逼迫和争战，恐怕还不是真正属神的人。而一位为主受苦的信徒，当记得此时天上充满了得胜的赞美，龙的张牙舞爪只是虚张声势，因为牠早已失败了。**

**【启十二15】「蛇就在妇人身后，从口中吐出水来，像河一样，要将妇人冲去。」**

**【启十二16】「地却帮助妇人，开口吞了从龙口吐出来的水（原文是河）。」**

**【启十二17】「龙向妇人发怒，去与她其余的儿女争战，这儿女就是那守神诫命、为耶稣作见证的。」**

* **15节的异象，可能象征「蛇」将用异端教训、世界潮流来欺骗教会（帖后二9-11；太二十四24）、「将妇人冲去」，使教会失去见证。「蛇」生活在水里（赛二十七1），旧约里也常常用洪水来比喻苦难和迫害（诗一百二十四4）。**
* **16节的异象，可能源于以色列人出埃及时、过红海的经历，摩西之歌唱道：「祢伸出右手，地便吞灭他们」（出十五12）。神也曾用地开口吞灭藐视神的可拉一党（民十六30）。**
* **17节的异象，可能指撒但知道无法消灭教会，转而攻击个别的信徒。「其余的儿女」，指那些分散在各地的信徒。他们都是「那守神诫命、为耶稣作见证的」，包括新约教会中的犹太人和外邦人，主耶稣「称他们为弟兄也不以为耻」（来二11；罗八29）。**

**【启十二18】「那时龙就站在海边的沙上。」**

* **本节在一些英译本中与17节合并，或与十三1合并。有些古抄本是「那时我就站在海边的沙上」。**
* **「污鬼离了人身，就在无水之地过来过去，寻求安歇之处，却寻不着」（太十二43），表明鬼喜欢住在有水的地方（路八33）。因此，「海」可能象征邪灵的巢穴，所以将来「海交出其中的死人；死亡和阴间也交出其中的死人」。在巴比伦、希腊、罗马神话里，众多假神都从海而出；而在新天新地里，「海也不再有了」。**
* **「旷野」是远离海的地方。撒但既不能肆意施展超能力，也无法在「旷野」胜过妇人，于是「站在海边的沙上」，要把兽从海里和地中召上来（十三1、11），利用人类中间的代理人来攻击教会。先知但以理所预言的「一七之半」（但九27）就要开始了。**