**第34课： 面对自己 6/15/2021**

**你能根据圣经改变**

|  |
| --- |
| **你一生中最重大的抉择，就是你是否愿意行出圣经上所说关乎 神在你身上的计划。这个决定直接影响到你的日常生活，以及你永恒的命运。** |

|  |
| --- |
| **主耶穌基督是大医師，衪來是為了疾治病人，為了使人得生命，並且得的更丰盛，健康的人不需要医生，你必须承認自己是一个病人（罪人），在衪面前認罪悔改，你的罪才能被赦免，病得医治。**  |

|  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- |
|  **你会经常受到以自我为中心的试探，导致在思想、言行上，破坏主内肢体之间以及个人与主同行的亲密关系，而这些后果也是你生命远离主的征兆，若你要成为一个成熟的 神的儿女，就必须认这些罪并胜过它们。罪会造成灵，魂，体，三方面的病。**

|  |
| --- |
| **魂的病：不義、邪惡、惡毒．嫉妒、凶殺、爭競、詭詐、毒恨．** |
| **讒毀的、背後說人的、怨恨、侮慢、狂傲的、自誇的、捏造惡事、違背父母、無知、****背約、無親情、不憐憫人．自贬、自高,自怜、忌恨、贪婪,贪心,發怒,** **不饒恕.****灵的病：不信，小信，怀疑，拜偶像。** |
|  |

 |

**I 神的观点**

**（原则33） 事实上，没有人恨自己，人都是爱护、珍惜和看顾自己。人的问题在于对自己太关心（路九24）**

**（原则34） 明白在基督里你是何等样的人，才是正确的对自我的看法（罗八14-17）。身为 神的儿女，你确知满有恩典、怜悯的天父正积极地在你生命中作工（腓一6，二13；彼前二9-10；彼后一3-4）。虽然你靠自己的力量完全无法活出 神的样式，但 神却拣选你对世界见证他的大能。同时，你生活的目标就是变得更象基督（太五16）。**

**（原则35） 在任何情况下，凡事（思想、言语和行为）顺服 神，你才能得到满足（创四7；诗一一九165）。在日常生活中遵从主的话，才能表明你对主耶稣基督的爱（约十四15、21、23-24；约壹二4-5），并让他做你生命的主（太七21）。 神不 仅乐于见到你向他表明忠心（箴二十6；太七21；约壹二4）、向他悔罪（例如：撒上十五24-26）或做些无意义的好事（诗四十6）， 神更喜悦你出于信心的顺服（撒上十五22；来十一6）。**

**圣经原则：面对自己**

**II 你的盼望**

**（原则36） 你要感谢 神，因你的受造是可畏和奇妙（诗一一九73，一三九13-14），即使你身体不健全或有疾病， 神也会用这些事使你得益处和使他得荣耀（罗五3-5，八28；林前十13；林后十二9-10）。无论你有什么软弱或不足，无论你有没有功劳或配不配，他还是以完全的爱来爱你（赛五三6；路十五4-7；约三16；罗五8；约壹四10）。**

**（原则37） 只要你明白只顾自己是罪，你就能很快克服自贬、自高和自怜（太二三12；路九23）。要承认你有这些违背圣经的观点，并且立刻开始根据 神的话去生活（诗五一10；腓三12-14；约壹一9）。**

**（原则38） 嫉妒、忌恨、贪婪和贪心，都是只顾自己的表现。你已经从一切罪的权势下得到释放（罗六6，12-13，十二21；西三2-17），靠主你能在任何景况下都可知足（腓四11-13），并能以基督的心为心（腓二5）。**

**注意：要记住天父是宇宙的大主宰，总是为你做最好的打算（耶二九11；太六7-8；罗八28），必在你生命中成就他的计划（赛四六9-11；罗八29）。他应许要供给你一切所需（诗三四10，15-18，三七23-25；太六33-34；腓四19），就必充分地装备你去行各样的善事（林前十二7；彼前四9-10），也随时随地与你同在（诗二三1-6）。**

**自贬、自高,自怜,嫉妒、忌恨、贪婪和贪心**

|  |
| --- |
| **自贬、自高,自怜，嫉妒、忌恨、贪婪和贪心。都是只顾自己的表现。过分地注意「自己」是与爱 神、爱人的诫命相违背的。只顾自己使人无法学习基督那样作仆人的态度。你若想以专顾自己来救自己的生命，你不但救不了自己的生命，反而要失去生命（根据太十34-39；路九23-25）** |

**I 世人的观点**

**属世的智慧教导人说，你的许多问题，都是「自我形象欠佳」或「自卑」的缘故所造成的。人的智慧也说你必须先学会爱自己，才能爱别人，你必须提高自尊心，先满足了眼前的需要才能去帮助别人，你要饶恕自己才会有平安，你里面的「神」才能使你无限扩大，你必须先找到了自我的感觉，生活才能充实完满。这些观点都违反了 神的真道，都是错误的。**

**II 世人对自卑的错误藉口**

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| **环境差** | **缺乏金钱** | **学习能力差** |
| **工作不满意** | **教育程度低** | **没有工作机会** |
| **身体上的缺陷** | **不受别人尊敬** | **配偶爱唠叨** |
| **被别人小看** | **没有沟通能力** | **年幼时被虐待** |
| **不被父母接纳** | **被人误解** | **关系不好** |

**III 人重建自尊心的一些错误和无效的方法**

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| **接纳自己** | **学会爱自己** | **维护自己** |
| **不要发怒，要讨回公道** | **找到你里面的「神」** | **多夸自己的成就** |
| **喜欢就去做** | **饶恕自己** | **坚持己见** |
| **一定要满足眼前的需要** | **找到「自己」** | **自我肯定** |
| **力行自我实现** | **推卸责任** | **操练想象** |

**IV 如今在某些教会中，有关「己」的一些不合圣经的教导**

**──你要先爱自己，才能去爱别人（忽视约十五12-13；约壹四7-8）。**

**──你是按 神的形象所造的，故你生来就配得 神的恩典。在他的眼中，你的价值无限（忽视罗五8、10；林前一26-31）。**

**──没有良好的自尊心，就不能解决目前的问题，也不能与别人有良好的关系，因此灵命也无法长进（忽视林后三5-6；腓四13；雅四6）。**

**──世界上最严重的罪，就是说自己没有价值。在现今这个世界上，人们最大的需要是『自我价值观』（忽视耶九23-24；路十七10）。**

**──要作成任何有意义的事，必须先自我肯定（忽视约十五4-5；腓三7-14）。**

**──我们不该讲到罪性、地狱或与 神永隔等事，我们只应建立别人（忽视结三十三8-9；十二5）。**

**──你必须饶恕自己，才能在生活中得到平安和满足，你若不饶恕自己，就不能明白耶稣死在十字架上的意义（忽视约十六33；林前一18-21，二14；西二8-14）。**

**── 神要我们都对自己满意，因为在人类历史中，耶稣是最有自尊的人（忽视腓二3-8）。**

**──事实上，重生的意义就是从『自我否定』，转化成『自我肯定』（忽视约三3-8；彼前一23）。**

**参考：注意圣经对自我的看法（第四课，第五页至第十页）与上述对属灵真理的歪曲和错误的对比。**

**V 神的观点**

**「骄傲来，羞耻也来……」（箴十一2）**

**「有一条路，人以为正，至终成为死亡之路。」（箴十四12）**

**「你若行事愚顽，自高自傲……就当用手捂口。」（箴三十32）**

**「祸哉，那些称恶为善，称善为恶，以暗为光，以光为暗，以苦为甜，以甜为苦的人。祸哉、那些自以为有智慧，自看为通达的人。」（赛五20-21）**

**「凡自高的必降为卑，自卑的必升为高。」（太二三12）**

**「凡要救自己生命的，必丧掉生命。」（路九24）**

**「智慧人在那里？文士在那里？这世上的辩士在那里？ 神岂不是叫这世上的智慧变成愚拙么？……因 神的愚拙总比人智慧， 神的软弱总比人强壮．． 神却拣选了世上愚拙的，叫有智慧的羞愧，又拣选了世上软弱的，叫那些强壮的羞愧。」（林前一20、25、27）**

**「所以自己以为站得稳的，须要谨慎，免得跌倒。」（林前十12）**

**「因为那时人要专顾自己……被各样的私欲引诱，常常学习，终久不能明白真道。」（提后三2、6-7）**

**「但他赐更多的恩典，所以经上说：神阻挡骄傲的人，赐恩给谦卑的人。」（雅四6）**

**「将来在你们中间，也必有假师傅，私自引进陷害人的异端，连买他们的主，他们也不承认，自取速速地灭亡。将有许多人随从他们邪淫的行为，便叫真道因他们的缘故被毁谤。他们因有贪心，要用捏造的言语，在你们身上取利。他们的刑罚，自古以来并不迟延，他们的灭亡，也必速速来到。」（彼后二1-3）**

**「因为凡世界上的事．．并今生的骄傲，都不是从父来的，乃是从世界来的。」（约壹二16）**

**嫉妒、忌恨、贪婪和贪心**

|  |
| --- |
| **嫉恨、忌恨、贪婪和贪心都是罪，而有这些罪，就显明你专顾自己，对 神在你身上的工作和供应有怀疑。你必须「脱去」这些罪，不应让这些罪在你「立志为主而活」的生活中出现（根据罗六3-4，十三14；加五19-21；西三5-11；多三3；** |

**I 嫉恨、忌恨、贪婪和贪心的特点**

**A 当你在思想或言语上小看别人的时候，你就违反了圣经上的命令（根据弗四29；腓四8；雅三5-18，四11）。 神的话语教导我们：**

**1.不应在思想或言语上贬低他人的成就或能力。**

**2.你在思想或言语上，不应怀疑别人的人格或动机。**

**3.不应在思想、言语或行为上，表示凡物质丰富的人都是自私的。**

**B 当你把自己与那些让你羡慕的，有钱财、有能力、有才华、有属灵恩赐、或有尊荣的人相比，你就是怀疑 神在你身上的主权（根据诗七五6-7；太二十1-16；林前十三5；林后十12；提前六6-8），也就是犯罪，因为你：**

**1.在思想意念中，不管自己是否配得，而老是妄想或妄求与别人有同等的利益。**

**2.在言语和思想上，抱怨目前的生活状况。**

**3.竭力要累积或得到比别人更多的财富、荣誉、权力、名声或知名度。**

**II 人在思想、言行上犯了嫉妒、忌恨、贪婪和贪心的罪，就会：**

**A 在与别人相比时，抱怨自己的处境，批评破坏别人（根据太十二34-37；路六45；罗十四10-13；弗四29；雅三3-6，四11）。以下是一些显明的例子。若有这种情形，就要按圣经的教训来省察自己，而不是论断别人。**

**1.「他又加官进爵了，我敢打赌，他一定是踩在别人头上，才弄到那个职位的。」（藐视别人的成就）**

**2.「算了吧！只要不是白痴都可以想得出来，她只不过是抢先一步罢了。」（藐视别人的能力）**

**3.「有钱又怎么样？说不定发的是不义之财呢？我敢打赌，人家可不会象我们这样牺牲自己去帮助别人。」（藐视别人的作为，将别人与自己比较）**

**4.「你认为她漂亮？你可知道，她每天早上要花多少时间才能打扮成这个样子？」（藐视别人的外貌）**

**5.「我真不明白他凭什么可以当家作主？整个教会好象都是绕着他转，大家都认为他是万事通。看着瞧吧！爬得高也跌得重。」（藐视别人的成就和职权）**

**B 当你的思想和言行，表现出嫉妒、忌恨、贪婪或贪心时，你就对别人没有爱心，只高抬自己而不讨主喜悦。此外，你更显出自己心中的光景，更显出自私，自以为了不起（根据太十五19-20，二二39；罗十二9，十三8-10；林前十三1-8上；林后十17-18；加五14；腓二3-8）。下面的例子，可以帮助你根据圣经上的话来省察自己：**

**1.表面上为别人的成就高兴，私底下却抱怨自己一无所有，老天不公平（违反罗十二3-9；林前十三1；腓二14，四13的教训）。**

**2.你总想高人一等，寻求更多的荣誉、财物或称赞，认为至少也要和别人一样（违反箴二五27，二七2；可十43-45；路十四8-11的教训）**

**3.你计算或企图夺走别人的东西，如友谊、荣誉、配偶、名誉等等（违反出二十17；申五21；弗四28的教训）。**

**4.你漠视或避开受别人尊重的人（违反罗十二10，15；彼前二17的教训）。**

**5.你抗议说某样东西或荣誉应该属于你；你抱怨别人「偷走」了你应得的东西；你怒气冲天的要求重新评估；或要求得到同等的待遇（违反雅四11-12，五19；彼前二19-23的教训）。**

**6.你假装不在乎别人的地位、荣誉或财富，装出一副不在乎的乐天知命的样子（违反诗三四13；箴二六24-28；彼前三10的教训）。**

**7.你批评别人为点小利就沾沾自喜，令别人觉得不安（违反太七1-5；罗二1-2；雅三13-18的教训）。**

**8.你为自己的成就夸囗，特别是利用身边的人以图己利（违反箴二五27，二七2；林前一30-31；林后十一30的教训）。**

**III 认清属 神的忌邪和属罪恶的忌恨之差别**

**A 神是完全圣洁的（利十九2；诗九九3、5、9；赛六3；彼前一16），是慈爱的（约壹四8），是永不改变的（玛三6；雅一17），是永不忌恨、贪婪和贪心的。**

**B 圣洁的 神是忌邪的（出三四14），但 神的忌邪却与阻碍你灵命长进的嫉恨有明显的不同（雅三13-16）。属 神的忌邪和属罪恶的忌恨之不同，在于着重点不同：**

**1. 神的忌邪集中在他的尊荣、圣洁、配受敬拜，以及他百姓的圣洁上（出 二十4-5）。嫉恨集中于讨自己欢喜和损害别人上（罗十三12-14）。**

**2.当 神的仆人表现出属 神的忌邪时，是针对要讨 神的喜悦，并使其 他人蒙福，而不是要满足自己或损害别人（民二五11；林后十一2）。**

**IV 神对嫉妒、忌恨、贪婪和贪心的看法**

**A 嫉妒（对别人的成就、财物或才能感到不快和愤恨，结果常常企图要夺走别人所有的）和忌恨（带有不满、怀疑或害怕别人会夺走你认为是己物的一种私欲）两者都是出于自我为中心的思想，都是没有爱的表现，会造成破坏的（根据箴二七4；太二七15-18；徒五12-18，十三45；林前十三4-8上；多三3）。**

**1.嫉妒是：**

**a.不能与主内的肢体和睦共处（腓一15；提前六3-5）。**

**b.属肉体的行为之一（加五19-20）。**

**c.与 神隔绝的生命的特征（多三3）。**

**d.生命不受圣灵掌管（加五25-26）。**

**e.内心败坏的明证（罗一28-32，特别是29节）。**

**2.忌恨是：**

**a.暗昧的行为之一（罗十三12-14）。**

**b.属肉体的，以致于引起愚昧的比较和争竞（林前三1-4，19）。**

**c.和属天的智慧相反（雅三13-18）。**

**d.否定圣经中的爱（林前十三4）。**

**e.是混乱和邪恶的前奏（雅三16）。**

**f.与争斗相连（罗十三13；林后十二20）。**

**g.是属肉体的行为之一（加五19-21）。**

**B 贪婪（一种想要 神应许以外的非分欲望，痴心妄想得到属于别人的东西）和贪心（竭力想要得到超过 神旨意以外的事物），这两种罪行都显示出人满足自我的欲望（根据出二十17；传五10-11；弥二1-2；路十二15-21；弗四17-19，特别是19节）。贪婪和贪心都与拜偶像有关系（弗五5；西三5）。**

**1.贪婪：**

**a. 神一向禁止（出二十17；申五21；罗十三9）。**

**b. 是在 神国中无分的人的特征（林前六9-10）。**

**c. 对主内肢体极有害， 神甚至禁止信徒与自称是弟兄而心存贪婪的人相交（林前五11-13）。**

**2.贪心：**

**a.要谨防它（路十二15）。**

**b.是假师傅的特征（彼后二1-3），亦是弃绝主的人的特征（诗十3；彼后二9-16，特别是14节）。**

**c.显明人心思的败坏（罗一28-32，特别是29节）。**

**d.生命与主隔绝的写实（诗十3-4；西三5-7）。**

**e.不合圣经的体统（弗五3）。**

**讨悦自己还是 神**

|  |
| --- |
| **你生活的中心不是讨自己喜悦就是讨 神喜悦，这从你对生活上所遇到的情况的反应就可看出你到底讨谁喜悦（根据可七20-23，八34-35；林后五14-15；加五17-25；西一9-12；雅一14-15、22-25，四17）。在翻译圣经时，译者会使用不同的字词来表达同一个原文的意义，为的是让读者更清楚作者的意思，以下举例说明：** |

**I 忧虑与关心的比较**

**A 你忧虑或焦虑时便是犯了罪，因为两者都是以自我为中心的一种反应，反映出你对 神的看顾和 神的主权缺乏信心（太六25-34，十16-20；路十二22-31；腓四6-7）。**

**B 然而，当你关心别人的事和看重 神的荣耀时，你就行在 神的道路上（林前十二25；林后十一28；腓二20）（在牵涉到只顾自己时，新约圣经把「关心」或「看重」，翻译成「忧虑」或「焦虑」）。**

**II 害怕与敬畏的比较**

**A 你若老是怕人（怕别人会怎样说你和怎样待你），你就犯了把注意力集中在自己身上的罪（太十28；路十二4；彼前三13-14）。**

**B 然而，当你敬畏 神、过一个圣洁的生活时，就会讨 神喜悦（在新约圣经中，这同一个字也被译为「惧怕」）（林后七1；彼前一14-17），且蒙 神应许要赐厚福给你（诗一零三17，一一二1，一二八1、4；徒十34-35）。**

**III 贪婪、私欲与愿望的比较**

**A 你贪心就有罪了。 神禁止人有贪心，因为贪心是出于自私，想拥有不属于自己的东西（罗十三9）。新约圣经中的「贪婪」，也翻作「私欲」（满足自己的欲望）（罗十三14；雅一14-15）。**

**B 然而，当你愿望或非常渴望讨 神喜悦和造就别人时，敬虔的心就显出来了（腓一23；帖前二17；来六11）（人为了自私才荣 神益人的话，翻译圣经的人就把「愿望」或「非常渴望」，翻译为「贪婪」或「私欲」）。**

**IV 嫉妒与热心的比较**

**A 你嫉妒就有罪了。嫉妒充满了邪恶（雅三13-18），是暗昧的行为之一（罗十三12-14），对灵命成长是个阻碍（林前三1-3）。**

**B 然而你有热心，热切渴望要讨 神喜悦和造就别人，便能讨主喜悦（在专顾自己的情形之下，这同一个字在新约圣经翻译为「嫉妒」）（约二17；林前十二31，十四39；林后七6-7、11，九2**）。